בטאון הרבנות והמועצה הדתית באר-שבע וממלכת התורה בעיר האבות שע"י רשת מוסדות "קול יהודה"

פרשת השבוע

esin ekal sae - TXT

עויד הרב עוזיאל אדרי

בס״ר

# דבר רב העיר שליט״א

# אוצר הימים הטובים

דבר העורן

"ראה אנכי נותן לפניכם היום ברכה וקללה, מבאר הברכה משולשות' ע"פ מש"כ 'הנועם אלימלך' יש למעלה בשמים זה לעומת זה אוצר של ימים טובים ואוצר של ימים רעים, ובכל יום ויום מחכים בשמים לראות את מעשיהם של ישראל ולפי"ז נקבע איזה יום ירד לעולם, אם מקיימים תורה ומצוות זוכים שירד יום טוב מלא בברכת ה', ואם חלילה אז להיפך יורד יום רע עם מרעין בישין רחמנא ליצלן, ועפ"ז יתבאר יום רע עם מרעין בישין רחמנא ליצלן, ועפ"ז יתבאר הפסוק כך: 'ראה' ושים לב 'אנכי נותן לפניכם היום' הקב"ה נותן לפניך לקבוע איזה יום ירד היום, אם "יום הקב"ה נותן לפניך לקבוע איזה יום ירד היום, אם "יום טוב" של שפע ו'ברכה' או חלילה "יום רע" 'זקללה', שתי היום של ' הברכה' תזכה להוריד ע"י 'אשר תשמעו אל מצוות ה' אלוקיכם'.

# בברכת לבת לאות ווקבורק

הרב עוזיאל אדרי רב קהילת קודש 'שבטי ישראל' שכונה יא' באר שבע

| 7                | לוח זמנים שבועי       |                 |                  |                   |                   |               |                      |
|------------------|-----------------------|-----------------|------------------|-------------------|-------------------|---------------|----------------------|
| לוח הזמנים       | ייים א'<br>ב חייו שלי | לים ב<br>ב אלול | יום ני<br>ג אלול | לום די<br>ד' אלול | יום ה'<br>ה' אלול | יותר<br>ראלול | שבת קורט<br>אנת קורט |
| מרויק לבאר-שבע   | 12.08.18              | 13.08.18        | 14.05.18         | 15.08.18          | 16.08.18          | 17.05.18      | 18.08.18             |
| עלות השור        | 4:40                  | 4:41            | 4:42             | 4:43              | 4:44              | 4:44          | 4:45                 |
| וכן סלית ותפילק  | 4:48                  | 4:49            | 4:50             | 4:51              | 4:52              | 4:52          | 4:53                 |
| וריחה - הבץ החמה | 6:10                  | 6:10            | 6:11             | 6:11              | 6:12              | 6:12          | 6:13                 |
| ס"ז ק"שלרעת מג"א | 8:43                  | 8:43            | 8:43             | 8:44              | 8:44              | 8:44          | 8:45                 |
| מה קש להנגא הצרא | 9:23                  | 9:23            | 9:24             | 9:24              | 9:24              | 9:24          | 9:25                 |
| חצת יים ולאה     | 12:46                 | 12:46           | 12:46            | 12:45             | 12:45             | 12:45         | 12:45                |
| מניזה נודלה      | 13:20                 | 13:20           | 13:19            | 13:19             | 13:18             | 13:18         | 13:18                |
| שלג המנזיה       | 18:21                 | 18:20           | 18:20            | 18:19             | 18:18             | 18:17         | 18:16                |
| שקייצה           | 19:29                 | 19:28           | 19:27            | 19:26             | 19:25             | 19:24         | 19:23                |
| שות המכפים       | 19:45                 | 19:44           | 19:43            | 19:42             | 19:41             | 19:40         | 19:39                |

מני הדלקת הנרות

ופסוק ראשון ואחרון מהשמים כיסאי

ופסוק ראשון ואחרון ממחר חודש

פרשת השבוע:

כניסת השבת:

יציאת השבת:

9

רבנו תם:

(0)

הפטרה:

ראה

עניה סוערה

19:11

20:01

20:52

# כזכזור לדוד בנים אתם לה' אלהיכם... (דברים יד, א)

0

0/(6)

אחראי מערכת

הרב אברהם טריקי

גליון מס'

776

# בפסוק זה יש שנים עשר תיבות, כנגד י"ב שבסים שנקראו בנים לה'. (בעל הטורים)

תורתנו הק' מכתירה את עם ישראל בתואר השמור אך ורק לעם הנבחר 'בנים אתם לה' אלוהיכם' (דברים יה, א). אמנם כל יצורי עולם הם יצירי כפיז של הקב"ה, אך עם ישראל הם בבחינת 'בנים' לפני הקב"ה, וכמ"ש עוד 'בני בכורי ישראל (שמות ה, כב) 'הבן יקיר לי אפרים' (ירמיהו לא, יס). וא"כ בצדק יתמה השראל, מדוע דוקא עם ישראל נרדף יותר מכל העמים לאורך כל הגלויות, ודי אם נוכיר דברי המגיד בהגדה של פסח 'שלא אחד בלבד עמד עלינו לכלותינו אלא שבכל דור ודור עומדים עלינו לכלותינו והקב"ה מצילנו מידם', היתכן שדוקא 'הבנים' מוכים וחבולים יותר מכל הברואים!

ברם לכשנתבונן נראה, שהתשובה לכך גנוזה דוקא בעצם השאלה. שכן כבר נאמר 'את אשר יאהב ה' יוכידז' (משלי ג, יב), רוצא לומר שהתוכדוות המה פועל יוצא מאהבת ה' עלינו וכל מגמתם הם להחזיר את יוכידז' (משלי ג, יב), רוצא לומר שהתוכדוות המה פועל יוצא מאהבת ה' עלינו וכל מגמתם הם להחזיר את הבן האובד לשולחן אביו שבשמים, וכמאמר הקב"ה בכבודו ובעצמו 'חי אני נאום ה' אלוהים אם אחפוץ במות הרשע כי אם בשוב רשע מדרכו וחיה' (יחוקאל לג, יא), וכן הוא אומר 'וחנותי את אשר אחון וריחמתי במות הרשע כי אם בשוב רשע מדרכו וחיה' (יחוקאל לג, יא), וכן הוא אומר 'וחנותי את אשר אחון וריחמתי את אשר ארחם' (שמות לג, יט). משל למה הדבר דומה, לאדם שנראה מחלק סוכריות לילד, הרי שאין זה את אשר ארחם' (שמות לג, יט). משל למה הדבר דומה, לאדם שנראה מחלק סוכריות לילד, הרי שאין זה הוכזה שהוא אביו אלא אפשר שאדם בעל לב טוב הוא. אולם אם סטרו על פניו ברבים, אין זה כי אם אביז הוכזה שהוא שביו אלא אפשר שאדם בעל לב טוב הוא. אולם אם סטרו על פניו ברבים, אין זה כי אם הוכזה הוכזה כבן הקרוב לפניו ברבים, אין היתירה לפני.

ולחידוד הדברים נקדים דברי הגמ' (סנהדרין צב, ב): 'בשעה שהפיל נבוכדנצר הרשע את חנניה מישאל ( ועזריה לכבשן האש, אמר לו הקב"ה ליחזקאל לך והחייה מתים בבקעת דורא. כיון שהחייה אותן, באו עצמות וטפחו לו לאותו רשע על פניו. אמר מה טיבן של אלו, אמרו לו חבריהם של אלו (שהיה יחוקאל חבירם של רומה מישאל ועוריה – רש"י) מחייה מתנים בבקעת דורא. פתח ואמר, אתוהי כמה רברבין ותמהוהי כמה תקיפין מלכותיה מלסת עלם ושלטניה עם דר ודר וגו' (המאלג, לג). אמר רבי יצחק יוצק זהב רותח לתוך פיו של אותו רשע, שאלמלא לא בא מלאך וסטרו על פיו, ביקש לננות כל שירות ותשבחות שאמר דוד בספר תהלים', ופי' רש"י שם: 'שהיה מסדר שבחות נאות יותר מדוה, ואילו אמרן, הקב"ה היה נוטה אחריהן יותר מאחרי השירות שעשה דוד', עכ"ל. ויש לתמוה, מה בכך שביקש נבוכדנצר לומר שירות ותשבחות לפני הקב"ה, עד שהוצרך המלאך לסוטרו על פיו כדי להפסיקו. וביותר יפלא, מחוע ממנו ממנו את הבחירה החופשית לשבח את השי"ת אחרי שנוכח לראות בכוחו וגבורתו של הקב"ה. ובפרט שהעיד עליו רבי יצחק, 'שהיה מסדר שבחות נאות יותר מדוד! וכבר עמדו בזה המפרשים, ופירשו תעלומה זו כל אחד כיד ה' הטובה עליו. ולפי האמור לעיל, אפשר שביקש המלאך לרמוז לאותו רשע, שאין ערך באמירת שירות ותשבחות רק כשרואה האדם ניסים גלויים לנגד עיניו, יען כי האמת גלויה לפניו ולזה אין צריך כלל אמונה. ברם מבחנו של האדם המאמין הוא, להלל ולשבח את השי"ת גם בימים הקשים לכאורה אשר בהם הוא מקבל 'סטירות' מאביו שבשמים. ועל כן סטרו על פיו לאמר, עכשיו גראה אותך שה... אחרי 'הסטירה'! ובזה משתבחה שירת דוד על פני שירת נבוכדנצר, שכן עיקר השירות ותשבחות שסידר דוד המלך ע"ה בספר תהלים כאמרו במצבים הקשים ביותר של הסתר פנים וכמו שהעיד על עצמו 'משבריך וגליך עלי עברו' (תהלים מב, ח), להודיער שכל משברי הזמן ומצוקות העתים עברו עליו. אלא שבכולם ראה דוד ביטוי של אהבת השי"ת עליו עד שהיו בעיניו כחסדים, וכמו שהעיד בעצמו אך טוב וחסד ירדפוני כל ימי חיי (תהלים כג, י). ודי אם נזכיר בזה את צערו הנדול בקום עליו אבשלום בנו להורגו, שהרי אין לך דבר קשה בעולם יותר מבן אשר קם על אביו להורנו. ועם כל זה אמר שירה לפני השל"ת בעודו בורח מפני אבשלום בנו – 'מזמור לחד בברחו מפני אבשלום בנו' (תהלים ג, א), ועוד הוא אומר שם 'מה רבו צרי רבים קמים עלי' וגו'. וכבר תמהו על זה בתלמוד 'מזמור לדוד, הא קינה לדוד מבעי ליה'. ברם הוא אשר אמרנו, שדוד הגיע להכרה שרק אבא' נותן סטירות לבנו, ולכן ככל שהסטירות היו חזקות יותר הבין דוד עד כמה הקב"ה אוהבו וקירבו לפנין בקרבה יתירה, ועל כך אמר שירה! ועל כל פנים פשוט וברור, שמעלת התפילה וההודי-ה להשי"ת – בזלה לאין שיעור ואין ערוך כשהיא באה מתוך הדדוק, כמאמר דוד המלך ע"ה (תהלים קיח, ה) 'מן המיצר קראתי י-ה ענני במרחב י-ה', חהו

המשר הבר רב העיר במדור "אורות הכשרות"

בס"ר

# אורות הפרשה

# ראה אנכי נותן לפניכם היום ברכה וקללה (יא כו)

מדוע פתח הכתוב בלשון יחיד (ייראהיי) ועבר מיד ללשון רבים (יינותן לפניכםיי)! שכן לתת - נותנים לכל במידה שווה, אבל לראות - כל אחד רואה באופן אחר, על-פי מהותו האישית. (הרבי מקוצק)

#### ברכה וקללה (יא, כו)

הברכה שנותנים בעולם הזה עבור המעשים הטובים, אינה אלא הפירות, אבל הקרן קיימת לעולם הבא. ראשי התיבות של "וקללה" - והקרן קיימת לו לעולם הבא. (נפלאות חדשות)

#### ואת תרומת ידכם (יב, ו)

מפרש רשייי: "אלו הביכורים". יש להרים את כל הפעולות הנעשות בידיים ולקדשן לשמים. זהו עניין הביכורים, שמקריבים את ביכורי הפירות הצומחים על-ידי עבודת הכפיים בשדה ובגן, ומעלים אותם לפני הי.

### שמור ושמעת את כל הדברים האלה (יב, כח)

מפרש רשייי: "שמור-זו משנה". התורה שומרת על הניצוץ האלוקי שבאדם, שלא יתבטל ולא ישקע בחומריות ובגסות של הנפש הבהמית.

# ואכלת... למען תלמד ליראה (יד, כג)

הקב״ה דורש מבני-ישראל, שבעלותם לרגל יביאו איתם צורכי אוכל בשפע, לבל יהיו להם כל הפרעות וטרדות בירושלים, ויוכלו לעסוק בתורה ושמחת הרגל מתוך הרחבת הדעת.

### לא תעשון כן לה׳ אלוקיכם (יב, ד)

לפני הי יתברך אין עושים ״כן״, בבחינת יסתם ככה׳, מתוך רגילות או כדי לצאת ידי (הרב מקוצק)

### לשכנו תדרשו ובאת שמה (יב, ה)

ייתדרשויי - אם יהודי ידרוש וישאף באמת להתקרב אל משכן הי, ודאי יעלה הדבר בידו. ייובאת שמהיי - שכן הבא ליטהר, מסייעין אותו.

# ושמחתם... אתם ובניכם... והלוי אשר בשעריכם כי אין לו חלק ונחלה. אתכם (יב. יב)

אתם, ישראל, תהיו שמחים, שזכיתם ליהנות מפרי נחלתכם, ואילו הלוי, ש״אין לו חלק ונחלה אתכם״, במה ישמחז אלא שמחתו היא, שהוא פטור מעבודה ומהתעסקות בנחלתו ומכל הטרדות והדאגות הכרוכות בכך ושהוא זכה לעמוד לפני הי ולשרתו. (המגיד מדובנה)

#### רק חזק לבלתי אכול הדם (יב, כג)

הותר לנו לאכול בשר רק ללא ידםי, הרומז לרתיחת הדמים ולתאווה. את הידםי, החיות וההתלהבות, צריך להשקיע בקדושה בלבד - ייודם זבחיך ישפך על מזבח הי אלקיךיי.

#### אחרי ה' אלוקיכם תלכו (יג, ה)

מי שרואה את עצמו רחוק מהי, בבחינת ״אחרי הי״, הוא זוכה ל״בו תדבקון״. שכן קרוב הי לנשברי-לב דווקא.

### בנים אתם לה' אלוקיכם (יד, א)

בפסוק זה יש שתים-עשרה מילים, כנגד שנים-עשר השבטים שנקראו בנים להי. (בעל הטורים)

### והראה ואת האיה והריה למינה (יד, יג)

אמרו "חז"ל: למה נקרא שמה ראה: שהיא רואה למרחוק. עומדת בבבל ורואה נבלות בארץ-ישראל. ואם תאמר, עוף כזה, שיש לו ראייה טובה כל-כך, למה הוא נכלל בין העופות הטמאים! אלא כל מי שרואה בכל מקום רק נבלות - טמא הוא... (דעת חכמים)

# אורות הכשרות

6

החילוק שבין ה'צעקה' – לתפילה, אשר נאמר בה בגמ' (ראש השנה טז, א): 'אמר רבי יצחק יפה צעקה לאדם בין קודם גזר דין בין לאחר גזר דין', יען כי הצעקה באה מתוך הכאב והדחק, כמו שאומרים העולם 'כשכואב צועקים'! ואפשר שדזקא על 'צעקה' זו נאמר בש"ס שהקב"ה מתאוה לתפילתן של צדיקים, דהנה ידועים דברי הגמ' (יבמות סד, א): 'אמר רבי יצחק מפני מה היז אבותינו עקורים, מפני שהקב"ה מתאוה לתפילתן של צדיקים'. וצריך ביאור, וכי אילולא שהיז אבותינו עקורים לא היז מתפללים, והרי מפורש בגמ' (ברכות ס, ב) 'תפילות אבות תיקנום'. ועל כרחך צריך לומר, שאין הקב"ה מתאוה אלא לתפילה הבאה מתוך הדחק!

וכואת יש לנו להוכיח, מדברי הכתוב (בראשית ל, א-ב) 'הבה לי בנים ואם אין מתה אנכי וידור אף יעקב ברחל ויאמר התחת אלוהים אנכי אשר מנע ממך פרי בטן', ופי' רש"י. 'את אומרת שאעשה כאבא, אני איני כאבא, אבא לא היו לו בנים אני יש לי בנים, ממך מנע ולא ממני. וכבר תמהו המפרשים, מוזע לא שעה יעקב לתחנוני אשתו, וכי בשביל שלא מנע ה' ממנו בנים אינו צריך לכאוב שעה יעקב לתחנוני אשתו, וכי בשביל שלא מנע ה' ממנו בנים אינו צריך לכאוב את כאבה. וביותר יפלא, שדיבר עמה דברים קשים כל כך. ברם לאור האמור יזבן, שכן כוונת יעקב היתה לרמוז לה, שאם הקב"ה מנע בנים ממנה ולא ממנו, אות וסימן הוא שהקב"ה 'מתאוה' לתפילתה ולא לתפילתו, והבן.

ועתה בוא וראה, שאין לך סגולה גדזלה היכולה לעורר רחמי שמים, יותר ממי שמברך את הקב"ה גם בשעת דחקו. דהנה איתא בגמ' (ברכות כ, ב): 'אמרו מלאכי השרת לפני הקב"ה, רבונו של עולם כתוב בתורתך (הברים י, יז) אשר לא ישא פנים ולא יקח שוחד, והלא אתה נושא פנים לישראל דכתיב (במדבר ו, כו) ישא ה' פניז אליך. אמר להם וכי לא אשא פנים לישראל שכתבתי להם בתורה (דברים ח, י) ואכלת ושבעת וברכת את ה' אלוהיך, והם מדקדקים עצמם עד כזית (לרבי מאיר) ועד כביצה (לרבי יהודה), על"ש, וצריך להבין במה דברים אמורים, מראורייתא. ועד כביצה (לרבי יהודה), על"ש, וצריך להבין במה דברים אמורים, אם במי שכזית פת הספיק לכדי שביעתו, הרי שהוא מחוייב בברכת המזון הוא מברך את ה' בברכת המזון ונותר רעב! ועל כרחך מדובר כאן, חראורייתא. ואם לאו, מדוע הפסיק מסעודתו ונותר רעב! ועל כרחך מדובר כאן, הוא מברך את ה' בברכת 'הזית את העולם כולו בטובו בחן בחסד בריוח וברחמים הוא מברך את ה' בברכת 'הזית את העולם כולו בטובו בחן בחסד בריוח וברחמים ובים... נדה לך ה' אלוהינו על שהנחלת לאבותינו ארץ חמדה טובה ורחבה'...! ועל כגון זה שמורה ההבטחה, שהקב"ה נושא לו פנים – להתנהג עמו במידת ועל כגון זה שמורה ההבטחה, שהקב"ה נושא לו פנים הית את הביה אנים בידת הרחמים אע"פ שאינו ראוי לכן מצד מעשיו.

בעל רגש מופלא היה מרן המשגיח מו"ר הנה"צ רבי מאיר חדש זצ"ל. אך מיחע היה מתפלל בנחת, מבלי שניכר בו הבעה חיצונית של סוונה או סימני התרגשות, לקיים מה שנאמר 'והצגע לכת עם בוראך', ופי רבינו יונה (שע"ת שער א) 'שלא תחמוד כבוד על מעשיך הנכבדים'. ברם נודע בישיבה, כי בוקר אחד הפתיע אותו בביתו נכחז הרה"ג רבי מרדכי סומפולינצקי (נשוי לנכדתו), ושמע אותו מברך ברכת המזון בכוזנה גדזלה, וכשהגיע לברכת 'מדה לך' פרץ בבכי של רגשות תודה...

> הרבנות והמועצה הדתית באר שבע מחלקת הכשרות

הרב יהודה דרעי הרב הראשי וראבייד באר-שבע

.0

()

כי לא תוכל שאתו כי ירחק ממך המקום (יד, כד) אם מצוות התורה הן למשא ולעול עליך, עד שלא תוכל לשאת אותן, סימן הוא ייכי ירחק ממך המקום" - שהקבייה, מקומו של העולם, רחוק הוא ממך. (האלשין הקדוש)

# למה לחכות?

מסופר על אחד הצדיקים שכשהיה מגיע למאמר חזייל: יישבודאי סופו של אדם לעשות תשובה, בגלגול זה או בגלגול אחר, כי לא ידח ממנו נדח", היה פורץ בבכי ואומר: קינדערלאך (ילדיי), צריכים לחזור בתשובה. בסופו של דבר הרי נהיה מוכרחים לחזור בתשובה. לשם מה לחכות!"...

ואת כל שללה תקבוץ את תוך רחובה ושרפת באש (יג, יז) במה חטא רכושם של אנשי עיר הנידחת שדינו שריפהז אלא: אם עיר שלמה עשויה להיכשל בעבודה-זרה, סימן שאנשיה היו שטופים כל-כך בממון, עד שלא נתנו דעתם על שום דבר נעלה מזה, וכך ניטמטמו מוחם וליבם עד שאפשר היה להדיחם. על-כן, גם הונם ורכושם, שגרמו להם לבוא לידי כך, דינם להישמד. (אבני אזל)

ביום ראשון א' אלול ( 12.8.18) יפוג תוקפם של תעודות הכשרות ולכן יש לדרוש תעודת כשרות מקורית בתוקף עם חתימה וחותמת בצירוף הלוגרמה.

תושבי באר-שבע היקרים

הרינו מודיעים כי:

כמו כן הרינו מודיעים כי אין לסמוך על שילוט "כשר" אלא יש לדרוש "תעודת כשרות" מקורית בתוקף

# אורות ההלכה

תשובות הלכתיות משולחנו של מורנו המרא דאתרא הגאון הגדול רבי יהודה דרעי שליט"א

# מנהגי חודש א

ש - האם אמירת סליחות בחודש אלול היא חובה או רשות! ת - ראוי לכל בעל נפש אשר יראת הי היא אוצרו, להרבות בסליחות ותחנונים מראש חודש אלול ואילך עד יום הכפורים. וזה בכלל ההכנה שצריך אדם להכין עצמו לקראת יום הדין הגדול והנורא. כמו שנאמר ״היכון לקראת אלוהיך ישראל״. ומנהג ישראל קדוש לקום באשמורת הבוקר לאמירת סדר הסליחות שתקנו רבותינו הקדמונים, וכך הוא מנהג הספרדים. אך מנהג אחינו האשכנזים, להתחיל באמירת סליחות בשבוע שחל בו ראש השנה. ואם חל ביום שני ושלישי בשבוע, מתחילים מיום ראשון בשבוע שלפניו.

#### ש - מי שקשה עליו לקום באשמורת הבוקר, האם רשאי לומר סליחות בשאר תפילות היום!

ת - כאמור טוב וראוי לקום לאמירת הסליחות באשמורת הבוקר, אד מי שקשה עליו הדבר כגון פועלים הממהרים למלאכתם או ת״ח השוקד בתורה עד שעות הלילה המאוחרות, רשאי לאומרם מיד לאחר חצות הלילה או בסמוך לתפילת שחרית. ובעת הצורך, יש להקל ולאומרם בכל שעות היום. אולם אין לאומרם משקיעת החמה ועד חצות הלילה. והנוהגים לומר סליחות בתפילת ערבית (קודם חצות הלילה), יש לבטל מנהגם.

#### ש - האם יש לדקדק אחר שליח ציבור הגון לאמירת הסליחות כדין שליח ציבור בתפילת "הימים הנוראים"!

ת - רצוי לדקדק ככל האפשר אחר שליח ציבור הגון תייח וירייש המובחר מבין קהל המתפללים, לעבור לפני התיבה לאמירת סליחות. ועל כל פנים הכל כשרים לעבור לפני התיבה לאמירת הסליחות, ובלבד שיהיה שומר תורה ומצוות ורצוי על הציבור. אך שליח ציבור הכופה עצמו על רוב . הציבור, אינו רשאי לעבור לפני התיבה ואין עונים אחריו אמן

#### ש - האם צריך מנין של עשרה לאמירת הסליחות!

ת - יש קטעים בסליחות אשר היחיד אינו רשאי לאומרם. ואלו הם: כל הקטעים שיש בהם י״ג מידות כולל הקטעים שלפניהם כמו ״אנשי אמונה" ו"תמהנו מרעות" וכוי, וכן כל הקטעים הנאמרים בלשון תרגום (ארמית) ועל כן אין לאומרם בפחות מעשרה. ואם הגיע הזמן שנקבע לאמירת סליחות ועדיין אין שם עשרה, יתחילו בסליחות בדילוג כל הקטעים הנ״ל, ואחר כך ישלימו אותם כשיגיעו עשרה.

#### ש - הקמים לסליחות באשמורת הבוקר, כיצד ינהגו לגבי ברכות התורה!

ת - נחלקו הפוסקים בדעותיהם, האם אמירת פסוקים דרך תפילה ותחנונים יש חיוב לברך עליהם ברכות התורה. יש אומרים שצריך לברך לפניהם ברכות התורה כדין הקורא בתורה, ויש אומרים שאין צריד לברד עליהם, מפני שאינו קורא בהם דרך לימוד אלא רק דרך תפילה ותחנונים. ולפי הנראה, העיקר בזה כסברה ראשונה. ועל כן הקמים לסליחות קודם עלות השחר, יברכו תחילה ברכות התורה ואחר כך יאמרו את סדר 🖔 הסליחות.

ש - האם מותר לטעום דבר מאכל או לשתות קפה לפני הסליחות! ת - אסור מעיקר הדין לטעום שום דבר מאכל אחר עלות השחר, ובזוהר הקי החמירו בזה מאוד אפילו קודם עלות השחר, וכן ראוי להחמיר. אולם לגבי שתיה יש להקל, ועל כל פנים המיקל לשתות תה או קפה אפילו בסוכר גם לאחר עלות השחר, יש לו על מי לסמוך. ובפרט מי שקשה עליו אמירת סליחות ותפילה בלא שתיה.

ש - האם יש חיוב לבדוק תפילין ומזוזות בחודש אלול בכל שנה ושנה! ת - מעיקר הדין אין צריך לבדוק תפילין שנכתבו בהידור עייי סופר תייח וירייש, גם לאחר הרבה שנים. אך יש לבדוק את המזוזות לפחות פעמיים בשבע שנים, דהיינו פעם אחת בכל שלוש שנים ומחצה. ברם כבר נהגו חסידים ואנשי מעשה לבדוק תפילין ומזוזות בכל שנה ושנה בימי חודש אלול, והמחמיר בזה תבוא עליו ברכה.

# דבר רבני הקהילות

9

הרה"ג אביעוז גואטה שליט"א רב ק"ק "ברכת ניסים" בשכונת רמות

# פתוח תפתח - שוועת עניים

נאמר בפרשתינו "כי פתוח תפתח את ידך לו והעבט תעביטנו די מחסורו אשר יחסר לו" (טו'-ח')מקשה הכתב סופר מי הוא זה שנאמר עליו די מחסורו אשר יחסר לו? ומדוע נכפל פעמיים? ומבאר על פי הגמרא בפסחים (ה.) שקיימת סגולה בדוקה להציל את בנו מחוליו ע"י מצוות הצדקה שייתן אדם ויאמר ע"מ שירפא בני וכדומה, ולכן כאן מדגישה התורה די מחסורו אשר יחסר "לו" – לעני, דהיינו שלא יתן האדם צדקה רק כאשר הוא זקוק למשהו בבריאות או בפרנסה שאזי הוא מחסורך אשר יחסר "לך" אלא עליו ליתן הצדקה בשעה שהעני זקוק לו. וכמאמר דוד המלך בתהילים (קו.ג) "אשרי שומרי משפט עושה צדקה בכל עת" היינו שנותן צדקה תמיד בין בעת שמחה ובין בעת צער, ובזה הוכיח שעושה צדקה לשמח ולא כדי למלאת חסרונו. והנה הכלי יקר מחדד שבעניין מצוות הצדקה תמיד הלשון בתורה כפול "עשר תעשר" "פתוח תפתח" "העבט תעביטנו" ומדוע נכפל הלשוו? אלא בא ללמדנו שבמצוות הצדקה ישנם שני חלקים .א. פתיחת היד והנתינה בפועל, ב. פתיחת הלב, וזה לשון שני הלאווין "לא תאמץ את לבבך" "ולא תקפוץ את ידך". ולכן כפלה התורה באזהרה "פתוח תפתח" ועי"ז זוכה אף לברכה כפולה שנאמר "כי ברך יברכך" דהיינו על כל אחד מהחלקים קובע לו ה' ברכה בפני עצמה. אולם, מי שלא זכה לתת צדקה לעני עליו אמר הכתוב "הישמר לך וגו' וראה עינך ואחיך האביון ולא תתן לו וקרא אליך אל ה' והיה בך חטא" ותפילתו של העני נשמעת לפני הקב״ה יותר מתפילתו של משה רבינו כמבואר בזוהר פרשת בלק (עמ' קצה) ועל פי זה מבאר הגאון חיד"א בספרו פני דוד את התפילה בנשמת כל חי שאומרים "שוועת עניים אתה תשמע צעקת הדל תקשיב ותושיע" ולכאורה מה הוא הכפל שוועת עניים – וצעקת הדל? אלא הביאור "שוועת עניים" זו היא הצרה הפרטית של העני שה' שומע קולו, אך ישנו רובד עמוק יותר בצער העני "צעקת הדל" זו היא צעקה על הפגיעה מידי חברו ועל רוע לבבו של מי שעצם עיניו ואוטם אוזניו ולא אובה לעזור ואז אבוי לאותו האיש שכן נאמר "תקשיב ותושיע" שה' ממהר להיפרע ממנו. ומרוע מקבל ה' כ"כ את תפילת העני? מבואר בשני מצוות נוספות שישנם בפרשה: המצווה הראשונה: שחובה על אלו לאבד את כל המקומות שעבדו ע"ז "ותחת כל עץ רענן" ובילקו"ש (קדושים. תרקד) מדוע ציותה התורה לאבד העצים במה חטאו העצים? וביארו כיוון שמזכירים שנותן של הגויים שעבדו ע"ז. ומסיים המדרש: אם חס ה' על כבודם של רשעים על אחת כמה וכמה שחס על כבוד הצדיקים. והמצווה השניה: איסור אכילת בהמה שאינה מפרסת פרסה ומעלה גרה, ואז הפסוק מבאר על שלוש בהמות, "את הגמל ואת הארנבת ואת השפן כי מעלה גרה המה ופרסה לא הפריסו טמאים הם לכם", והקשה במדרש רבה (בראשית לב) מדוע התורה האריכה בסימן הטהרה שיש להם, די לומר שאסור לאכלם? אלא התורה מדגישה את סימן הטהרה שלא לבייש את החיות הנ״ל, וממילא נבין, אם התורה הקפידה כ"כ על כבודם של עובדי ע"ז ועל כבוד החיות, אזי מובנת חומרת הפגיעה באיש העני היהודי שצלמו צלם אלוקים ונשמתו חצובה תחת כיסא הכבוד ומכאן למדנו את חשיבות נתינת הצדקה וחומר הפגיעה באיש האביון שאלינו נושא את נפשו, ויהי רצון שנזכה לפתוח בהרחבה את ידנו וליבנו ואז נזכה לברכת: "כי ברך יברכך" "וציון במשפט תפדה ושביה בצדקה". אמן

# aucca saa sila Inalas הרב אביעוז גואטה

אשכת רב העיר

9/(6

ופּעיה"ק באר-שבע יע"א נהגו מקדמא דנא במסגרת הרבנות הראשית באר- שבע, בדיקת תפילין ומזוזות בימי חודש אלול לכל דורש.

"בן אדם מה לך נרדם תחילת אמירת הסליחות לספרדים ביום שני ב' אלול תשע"ח (13.08.18)

הננו להפנות את תשומת לב המתפללים היקרים המשכימים לאמירת הסליחות באשמורת הבוקר או בחצות הלילה, כי יש להימנע מלתקוע בשופר כדת אמירת הסליחות במידה ושכנים מתלוננים על הפרעת מנוחתם

שאלת רבים

ולפועאים ינאם ואליהם תבוא ברכת טוב ,21 3/222

# שליחות נסתרת

שמו של רבי שלמה לניאדו, רבה של חַלַב שבסוריה ומחבר ספר השאלות ותשובות 'בית דינו של שלמה', נישא למרחוק והיה נכבד ונערץ לא רק בקרב יהודי העיר אלא גם בסביבותיה.

שמשו של הרב, שלום שמו, היה יהודי בעל־מום: צולע ברגלו ועיוור באחת מעיניו. בני הקהילה לא ראו בעין יפה את העובדה שדווקא בו בחר הרב למשרת השמש. הם סברו שקהילה נכבדה כשלהם ורב גדול כרבם ראוי נכבדה כשלהם ורב גדול כרבם ואוי שיהיה להם שמש נאה ומרשים יותר. אולם כל הרמזים העדינים ואף הבקשות המפורשות שהופנו בעניין זה לרב, נדחו על־ידו על הסף.

ויהי היום ובחַלַב וסביבותיה פרצה מגֵפה קשה. המגֵפה הפילה חללים רבים ולא הבחינה בין יהודים לבין שאינם בני־ברית. יהודי העיר התעטפו בתפילות ובתעניות כדי להעביר את רוע הגזרה.

בעת ובעונה אחת הפצירו ברבם, שאותו ראו כאיש אלוקים קדוש, לפעול לביטול הגזרה. "מן השמים העלימו ממני את סיבת המכה, ועל־כן אין בכוחי למצוא לה תרופה", השיב להם רבי שלמה בצער. "עם זאת", הטעים, "כשבאה צרה על הציבור אסור לומר, 'מקרה הוא', אלא תובה אסור למר, 'מקרה הוא', אלא תובה להתעורר בתשובה שלמה לאבינו שבשמים, עד שיחוס וירחם עלינו".

בינתיים הוסיפה המגֵפה להכות ללא רחם. לא היו כמעט רחוב או שכונה שבהם לא מתו אנשים, נשים וילדים. בשלב מסויים באו מים עד נפש והזעקה עלתה עד לב השמים. ראשי הקהילה התאספו בבית הרב ואשי הקהילה התאספו בבית הרב עדשי הקהילה התאספו ממנו, עד ואשי היו מוכנים להרפות ממנו, עד עדשירת המגַפה. למשמע הזעקות שיבטיח להם לעשות ככל שבכוחו לעצירת המגַפה. למשמע הזעקות ושתק. כך נמשך הדבר שעה ארוכה. ושתק. כך נמשך הדבר שעה ארוכה. לבסוף הנהן בראשו והבטיח לנוכחים לבטל את הגזרה.

לאחר שיצאו מלפניו ראשי הקהילה קרא הרב לשלום השמש. "היום בערב אל תלווה אותי לתפילת ערבית", אמר. "לך לבית־הכנסת הגדול בעיר. התפלל שם ערבית, ולאחר מכן

# אורות עונג שבת

# אבר לדודר ודודר לר מעלת אמירת סליחות ותפילות

כתב בספר דגל מחנה אפרים (פרשת עקב), מקור ההשפעות והישועות בעולם, הם באמצעות כ"ב אותיות התורה הקדושה וכשמתפלל ומוציא כ"ב אותיות אלו מפיו, הוא ממשיך שפע רב בכל העולמות, בסוד הכתוב (בראשית מח, כ) 'ב"ך יברך ישראל', ב"ך כלומר ב-כ"ב אותיות התורה, עם ישראל מתברכים בשפע רב שיורד לעולם, וכך עלה עם ישראל מתברכים בשפע רב שיורד לעולם, וכך עלה ברצונו יתברך שיהיו כ"ב מיני הברות לא פחות ולא יותר שמהם בנויים כל השפות שבעולם, והן הן כ"ב אותיות התורה שקולטות את האורות העליונים, ובהם מלובש כ"ב סוגים אור וחיות של הקב"ה ממש לנבראים.

#### ע"י מצוות ומעשים טובים מתקבלת התפילה

כתב 'הבן לאשרי' כשאדם מקיים איזה מצווה עולה אותה המצווה למעלה לשמים, בצורה של מקבץ אותיות, כפי כמות האותיות שהיא נכתבה בתורה, ואותיות אלו מצטרפים יחד בצירוף חדש ובסדר שונה לפי בקשתו ותפילתו של האדם על צרכי הנפש והגוף הגשמיים בבני חיי ומזוני, והמלאך הקדוש שנברא מהמצווה הזאת משביע אותיות אלו שיעלו את תחינתו ובקשתו למעלה לפני כסא הכבוד, ומעוררים עליו שם רחמים רבים ומיד מתקבלת בקשתו וזוכה לשפע רב.

#### אוצר השפע של ראש השנה

כתב **בעל התניא** איתא **במסכת ביצה (**טו, א) "כל מזונותיו של אדם קצובים לו מראש השנה". ואיתא **במסכת ראש השנה** (טו, א) "אדם נידון בכל יום". וצריך להבין מהו עניין הדין והמשפט שבכל יום והרי כבר נידון בראש השנה ונגמר דינו ונכתב ונחתם, אלא בראש השנה מקבל האדם תקציב שנתי לכל השנה כולה, וזה מונח בגן עדן באוצר השפע הרוחני, ובשביל שהשפע הזה יתורגם לשפע של צרכים גשמיים כמו לחם בשר ודגים ושאר ענייני עוה"ז, צריך האדם להתפלל על זה בכל יום ויום במשך השנה, כי יש למעלה כ"ד בתי דינין המעכבים את ירידת השפע ומעיינים בדינו של האדם האם להפור ולתרגם את השפע הרוחני שבגן עדן לדברים גשמייים, ויתכן ששפע רוחני זה לעולם לא ירד כלל למטה וישאר שמור בשבילו בגן עדן לאחר מאה ועשרים שנה, ועל זה נאמר שהאדם נידון בכל יום האם יזכה שהשפע הרוחני יהפך לגשמי בני חיי ומזוני, וזוהי התפילה בכל יום רפאינו וברך עלינו, להוריד מהשפע השנתי שכבר נקצב ונקבע בראש השנה לכל יום ויום במשך כל השנה כולה, רפואה ופרנסה ושפע רב.



לרווחה. הכול נשאו עיניים מעריצות אל רב העיר, אך העניין כולו הוסיף להיות לוט בערפל.

אט־אט נודע הסיפור המלא שעמד מאחורי עצירת המגפה: באותו יום, לפנות ערב, הפקיד רבי שלמה מכתב

סגור, במעטפה חתומה, בידו של השמש. "בחצות הלילה יבואו לבית־ הכנסת הגדול אורחים. הם ידברו ביניהם ויזכירו שמות של תושבים בחַלֵב. או־אז תיגש אליהם ותמסור להם את המעטפה הזאת", הורה הרב לשלום.

השמש חש כי המשימה שהוא עומד למלא אינה שגרתית. פחד מילא את ליבו וכל גופו החל לרעוד. "אני שולח אותך למשימה בכוח התורה ועל־כן הסר פחד מליבך, כי כל רע לא יאונה לך!", הרגיעו הרב.

שלום ציית להוראות שקיבל. לפני תפילת ערבית פנה לבית־הכנסת הגדול ונבלע בין המתפללים. בטרם הסתיימה התפילה חמק מהאולם והסתתר מאחורי ארון בחדר צדדי. לאחר התפילה החלו המתפללים לאחר התפילה החלו המתפללים להתפזר, וכעבור שעה קלה כובו האורות בבית־הכנסת והאולם ננעל, כשהשמש נותר לבדו בבניין החשוך. פחד בלתי־נשלט אפף את שלום. כדי להתחזק החל לומר את פרקי התהילים שזכר על־פה. כך עברו עליו השעות. החושך במקום היה מוחלט ועל־כן לא היה יכול לדעת את השעה המדוייקת.

לאחר כמה שעות שמע לפתע רחשים מוזרים. נדמה היה לו כי הוא גם רואה דמויות. הדמויות לא היו ברורות, אולם הילה קלושה של זוהר הקיפה אותן. אוזניו קלטו בליל של קולות ומילים, ובהן גם שמות של תושבי העיר. כמה מהם היו שמות מוכרים לו.

באותו רגע ידע שהגיעה העת לקיים את שליחותו. הוא אזר את כל האומץ שהיה יכול לגייס, וניגש למקום שממנו באו הקולות. כשהגיע לבימת התפילה וקריאת־התורה, הניח עליה את המעטפה הסגורה ונסוג לאחור. בדקות הבאות הוסיפו הקולות להישמע. טון הדיבור נהפך עצבני. מבין כל המילים שהזכירו הצליח לקלוט רק את שם רב העיר, רבי

010

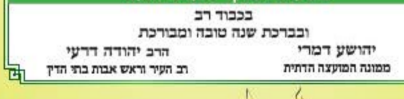
הסתתר בתוך ארון או חדר, שאיש לא יבחין בך. לאחר שיינעל בית־הכנסת במנעול ובריח, תצא ממסתורך ותעשה ככל שאורה לך בהמשך". תושבי חַלַב חששו להקדים את שמחתם, אך העובדות החלו לדבר שמחתם, אך העובדות החלו לדבר בעד עצמן. למחרת היום לא מת בעיר שום אדם. כך גם ביום שלאחר מכן וגם בימים הבאים. המגַפה נעצרה ותושבי חַלַב יכולים היו לנשום

לרפואת ר' יוסף שלמה בר עליה ורחל בת סימי

(e))](e)

0

ניתן למסור תפילין ומזוזות במזכירות המועצה הדתית רח' התלמוד 8 שכונה ד', באר שבע. בשעות הבוקר 13:30–8:30



שלמה לניאדו. כעבור שניות אחדות פסקו הקולות והדמויות המוזרות הסתלקו מבית־הכנסת כלעומת שהופיעו. שלום השמש הצליח לפתוח אחד מחלונות בית־הכנסת ונמלט מהמקום כל עוד רוחו בו. כשהגיע לבית הרב קיבלו רבי שלמה במאור־פנים. "ברוך ה', הצלחנו במשימה", אמר.

מאותו יום לא קַבְלו עוד תושבי חַלַב על העסקתו של שלום השמש. הם חבו לו תודה, בידעם כי היה שליח נאמן במעשה הצלתם.